01 2011

“Ich ware lieber eine Cyborg als eine Gottin.“

Intersektionalitat, Assemblage und Affektpolitik

Jasbir Puar

Ubersetzt von Monika Mokre

In Terrorist Assemblages: Homonationalism in Queer Times[1] habe ich vorgeschlagen, Intersektionalitit als
intellektuelle Kategorie und als Werkzeug politischer Intervention durch den Begriff ,(queere) Assemblage’ zu
erginzen oder auch zu komplizieren. Ich wurde daraufhin des Ofteren aufgefordert, die politischen
Maglichkeiten von Assemblagen genauer auszufithren. Assemblage ist ein wichtiges Konzept im Werk von
Gilles Deleuze und Félix Guattari, aber seine politische Anwendbarkeit scheint weniger langlebig zu sein als
im Fall der Intersektionalitit, die sich als erfolgreiches Modell politischer Transformation behauptet hat.
Intersektionalitit wird hiufig als zentrales Paradigma verstanden, mit Hilfe dessen multiaxiale Differenz seit
den 1980ern in feministischen Studien analysiert wird, und stellt heutzutage den vorherrschenden Zugang in
einigen Teilen der queeren Theorie dar (hiufig zusammengefasst als queer of color-Kritik). Intersektionalitit
und Assemblagen sind in Hinblick auf Inhalte, Absichten und Nutzen nicht analog und wurden daher
zeitweise als inkompatibel oder sogar gegensitzlich bezeichnet. Doch auch wenn diese beiden analytischen
Zuginge nicht vereinbar sind, stehen sie nicht in einem Gegensatz, sondern eher in Spannung zueinander. Im
Folgenden werde ich einige vorliufige Uberlegungen zu den Beschrinkungen und Moglichkeiten beider
Konzepte vorstellen und auch darlegen, welchen Nutzen es haben kédnnte, die beiden Konzepte durch das
jeweils andere und mit dem jeweils anderen zu denken. Was sind die Stirken des jeweiligen Zugangs in Bezug
auf Theorie, Politik, Organisierung, Rechtssystem und Methode? Mithilfe der Darstellung dieser beiden
gegabelten Genealogien entwickle ich Uberlegungen zur Politik feministischer Wissensproduktion, die — zum
Teil einseitig — durch die Vorherrschaft intersektionaler Analyse vorangetrieben wurde, um mégliche

Zukunftsperspektiven feministischer Theorie vorzuschlagen.

Das Unbehagen in der Intersektionalitit

Vor mehr als zwanzig Jahren hat Kimberlé Crenshaw ihren grundlegenden Artikel ,Demarginalizing the
Intersection of Race and Sex: A Black Feminist Critique of Antidiscrimination Doctrine, Feminist Theory and
Antiracist Politics“[2] verdffentlicht, der gemeinsam mit ihrer Publikation von 1991 ,Mapping the Margins:
Intersectionality, Identity Politics, and Violence against Women of Color“[3] zu den wichtigsten Texten fiir
die Theoretisierung von Intersektionalitit wurde. Schwarze Feministinnen in den USA, wie Audre Lorde und
»The Combahee River Collective“, entwickelten iiber viele Jahre einen aktivistischen und theoretischen
Diskurs zu Differenz und Intersektionalitit, der durch Crenshaws Analyse von
Anti-Diskriminierungsgesetzgebung als feministische Heuristik verdichtet wurde. Fiir Crenshaw sind drei
Formen intersektionaler Analyse entscheidend: strukturelle Analyse (der Intersektionalitit von Rassismus und
Patriarchat in Bezug auf Misshandlung und Vergewaltigung von Frauen), politische Analyse (in Bezug auf die
Intersektionalitit von anti-rassistischer und feministischer Organisierung) und die Analyse von
Reprisentationen (in Bezug auf die Intersektionalitit von ,Rassen-" und Genderstereotypen, insbesondere im
Fall der ,2 Live Crew*). Ihre Intervention in einander ausschliefende Identititsparadigmen iiberdenkt

Identititspolitiken von innen her, insbesondere aus dem Inneren systemischer gesetzlicher Exklusionen.



Ein kurzer Uberblick iiber diese und andere Texte zeigt deutlich, dass Intersektionalitit sich in den Kimpfen
des second wave-Feminismus als zentrale Intervention schwarzer Feministinnen entwickelt hat, um die
hegemonialen Kategorien ,Rasse’, Klasse, Geschlecht in vorwiegend weiflen feministischen Zusammenhingen
in Frage zu stellen. Aber genau durch diese Intervention verfestigt sich paradoxerweise ein Verstindnis der
sexuellen Differenz als fundamentaler Kategorie, das es zu durchbrechen gilt: Sexuelle und Gender-Differenz
werden als Konstante verstanden, die in verschiedenen Ausprigungen vorkommt. Transnationale,
postkoloniale und kritische Race-Theoretiker_innen haben verdeutlicht, dass diese Entwicklung der
Intersektionalitit zu einer Stirkung der Subjektpositionen weifler Frauen gefiihrt hat. Die Theorie der
Intersektionalitit geht davon aus, dass alle Identititen intersektional gelebt und erfahren werden, sodass
Identititskategorien einander iiberschneiden und dadurch destabilisieren, und dass alle Subjekte intersektional
sind, unabhingig davon, ob sie dies anerkennen oder nicht. Doch die Theorie der Intersektionalitit wird in
erster Linie zur Analyse der spezifischen Differenz von women of color verwendet, einer Kategorie, die meines
Erachtens jeder konkreten Bedeutung entleert wurde und zugleich in ihrer Anwendung tiberdeterminiert ist.
Dieser Gebrauch von Intersektionalitit produziert stets eine Andere, und diese Andere ist stets eine woman of
color, die ausnahmslos im Widerstand, subversiv oder beim Aufzeigen von Missstinden gezeigt wird. Die
Genealogie des Begriffs woman of color wird dabei von der Differenz schwarzer Frauen dominiert. (Crenshaw
macht tatsichlich deutlich, dass fiir sie die ,Erfahrung schwarzer Frauen® im Mittelpunkt steht und ,schwarze
Frauen den Ausgangspunkt“[4] ihrer Analyse bilden.) Es erscheint daher plausibel, dass die Konsolidierung
von Intersektionalitiit als vorherrschender Heuristik wesentlich auf Bemiihungen beruht, die ,Integritit einer
fiir sich stehenden schwarzen feministischen Genealogie zu erhalten, ohne dass diese Genealogie
notwendigerweise die Funktionsweisen von Intersektionalitit widerspiegelt. Wihrend Crenshaw sich um eine
Versdhnung der als unversshnlich verstandenen biniren Kategorien ,Rasse’ und Geschlecht bemiiht,
entwickelt Audrey Lorde in ihrem grundlegenden Text ,Age, Race, Class, and Sex: Women Redefining
Difference“[5] ein schr viel dynamischeres Verstindnis gelebter intersektionaler Subjektivititen, das auch
affektive Komponenten einbezieht.

Die paradoxe Produktion der women of color als Andere schlechthin durch einen Zugang, der sich genau gegen
solche Produktionen von Anderen richtet, wird noch dadurch verstirkt, dass Intersektionalitit im Bereich der
Women’s Studies als wichtigste, wenn nicht einzige feministische Methode propagiert wurde und auch den
paradigmatischen Rahmen bietet, innerhalb dessen die Erfahrungen von Frauen verstanden und theoretisiert
werden. Diese exklusive Stellung von Intersektionalitit im Rahmen feministischer Forschung wird sowohl von
women of color-Feministinnen als auch von weiflen Feministinnen geférdert, obwohl es erhebliche
Interessenunterschiede bei der Anwendung des Konzepts gibt. In meiner Arbeit mit graduierten Studierenden
an der Rutgers University erlebe ich sehr unterschiedliche und auch irritierte Reaktionen auf die Bedeutung
von Intersektionalitit, die sich zum Teil aus den Unterschieden zwischen verschiedenen Programmen fiir
Frauen- und Genderstudien sowie zwischen geografischen Regionen erkliren lassen. Manche Studierende sind
mit dem Konzept sehr vertraut und betrachten es als selbstverstindlich, wihrend es fiir andere noch

Neuigkeitswert besitzt.

Intersektionalitit wird mit solcher Entschiedenheit als dominante feministische Methode verteidigt, dass ein
Interesse an anderen Zugingen, wie z.B. an dem der Assemblage, als problematisch angesehen wird und es
women of color-Feministinnen sogar zu ,Verriterinnen an ihrer Rasse® stempelt, wenn sie sich anderen
Genealogien zuwenden. Dieser Vorwurf verstirkt natiirlich die implizite Auffassung, dass Intersektionalitit ein
Instrument zur Feststellung rassischer’ Differenz ist. Auch nach Jahrzehnten feministischer Theoriebildung zu
dieser Frage wird Differenz immer noch als ,Differenz zu’ verstanden, nimlich als ,Differenz zur weiflen Frau’.
Auch die ,Rassendifferenz’ wird also paradoxerweise verfestigt. Malini Joshar Schueller etwa fiihrt aus, dass die
meisten Studien {iber women of color von women of color erstellt werden, wihrend viele weifle Feministinnen
weiterhin die Geschlechterdifferenz als fundamental verstehen, obwohl sie Intersektionalitit als ihre wichtigste
Methode bezeichnen. Ahnlich wie im Diskurs der Diversitit ersetzt auch im Falle der Intersektionalitit die

Beschworung des Begriffs offenbar die intersektionale Analyse selbst.



Weitere Fragen ergeben sich, wenn die Theorie der Intersektionalitiit in der neuen historischen und
okonomischen Situation von neoliberalem Kapitalismus und neoliberaler Identitit angewendet wird. Wie kann
intersektionale Kritik aussehen — oder, wichtiger: was kann sie erreichen —, wenn neo-liberaler Pluralismus
Differenz absorbiert und vereinnahmt — und zwar alle Arten von Differenz? Wenn die Diagnose korrekt ist,
dass Intersektionalitit in den letzten beiden Jahrzehnten zu einem Mainstreamkonzept wurde, zu einer Form
des Umgangs mit Differenz, die den dominanten Mustern des liberalen Multikulturalismus entspricht, hat
sich dann dadurch die qualitative Macht der Anrufung von Differenz verindert, hat sie an Bestimmtheit
verloren? Ich will hier keineswegs die Notwendigkeit von Crenshaws prigender und fruchtbarer Intervention
in Zweifel ziehen, sondern vielmehr die verinderten Geopolitiken ihrer Rezeption wie auch die zunehmende
Verdinglichung im Einsatz von Intersektionalitit problematisieren. Ist Intersektionalitit zum Alibi fir die
neuerliche Zentralitit weifler liberaler Feministinnen verkommen, wie Schueller behauptet?[6] Wie konnte
eine poststrukturalistische Theorie der Intersektionalitit aussehen, die sich mit multikulturellen und
post-racial Diskursen von Inklusion auseinandersetzt und die Stellung von women of color in ihrer

Prothesen-Funktion fiir weifSe Frauen destabilisiert?

Diese Fragen offenbaren auch die geopolitischen Probleme intersektionaler Analysen. Aufgrund von
zeitgeschichtlichen Ereignissen wie 9/11 oder der Besetzung von Afghanistan und dem Irak sehen Avtar Brah
und Ann Pheonix , fiir alte Debatten zur Kategorie der Frau eine neue kritische Dringlichkeit“[7]. Doch
transnationale und post-koloniale Wissenschafter_innen weisen immer wieder darauf hin, dass die Kategorien,
die in intersektionalen Analysen privilegiert werden, nicht notwendigerweise nationale und regionale Grenzen
oder auch die Anforderungen verschiedener Genealogien transzendieren, sondern eher ein statisches
epistemologisches Verstindnis voraussetzen und produzieren, ohne Beriicksichtigung historischer und
geopolitischer Kontexte. Die Kategorien des Intersektionalititsmantras waren urspriinglich Klasse, ,Rasse’ und
Geschlecht und beinhalten nun auch Sexualitit, Nationalitit, Religion, Alter und Behinderung. Viele dieser
Kategorien sind das Ergebnis von modernistischen, kolonialen Agenden und Regimen epistemischer Gewalt,
die im Rahmen einer westlichen/europiischen Epistemologie wirksam werden, die etwa zur Vorstellung
abgeschlossener Identititen gefithrt hat, z.B. in Bezug auf Sexualitit und politische Macht. In seiner
Weiterentwicklung des Foucaultschen Verstindnisses von Sexualitit fithrt Joseph Massad aus, dass der
Kolonialismus das Konzept der ,Sexualitit’ intellektuell und juridisch internalisierte, ohne daraus ein
weitreichendes hegemoniales Projekt zu destillieren. Wihrend wir also z.B. die Globalisierung des Begrifts
queer problematisieren, vernachlissigen wir das weitaus gravierendere Problem der Verallgemeinerung und
behaupteten Transparenz des Begriffs ,Sexualitit’ als solcher. Sexualitit als eine scheinbar selbstverstindliche
Kategorie des modernistischen Imperialismus stellt nicht nur einen aufgezwungenen epistemologischen
Rahmen dar, sondern ist auch ontologisch anmafiend, oder, genauer, eine epistemologische Fixierung eines

ontologisch irreduziblen Werdens.

Diese Probleme werden in feministischen, homosexuellen und lesbischen Diskursen zu Menschenrechten
reproduziert. Nira Yuval-Davis fithrt dazu aus, dass ,die Analyse und die Methodologie der Intersektionalitit
vor allem in den UN-K&rperschaften erst im Entstehen begriffen [ist] und [...] hiufig unter analytischen
Verwirrungen [leidet], die von feministischen Wissenschaftlerinnen, die schon linger [...] zu diesen Fragen
gearbeitet haben, bereits bewiltigt wurden“[8]. Die Entwicklung intersektionaler Theorie wird auch dadurch
komplex, dass sich das Konzept der Intersektionalitit in den USA in einem sehr spezifischen Teil der sozialen
Bewegungen entwickelt hat und dann in Europa aufgegriffen wurde, dort allerdings nicht von den sozialen
Bewegungen. In Europa entstand das Interesse an Intersektionalitit eher aus einer sehr spiten Einsicht in die
Notwendigkeit, ,Rasse’ zu theoretisieren wie auch aus dem Bemiihen der europiischen Women’s Studies, den
institutionellen Status der US-amerikanischen Women’s Studies zu erreichen. Aus diesen Griinden ist die
Kategorie ,Nationalitit’ die am wenigsten theoretisierte und anerkannte Kategorie der Intersektionalitit und
wird scheinbar durch eine Form globalisierender Transparenz ersetzt. Die USA werden als der wichtigste
Standort einer feministischen Forschung verstanden, die mithilfe der Heuristik der Intersektionalitit in der

Lage ist, Differenz zu begreifen. Damit wird das euro-amerikanische Ungleichgewicht im Bereich der Women’s



Studies und der Geschichte des Feminismus paradoxerweise durch die Theorie der Intersektionalitit verstirke.
Diese Entwicklung entwertet den wichtigsten Beitrag transnationaler und postkolonialer feministischer
Wissenschafter_innen seit den 1990er Jahren, nimlich das Bemithen um Destabilisierung der

nationalzentrierten Produktion der Kategorie women of color.[9]

Ein letztes Problem mit dem Konzept Intersektionalitit besteht darin, dass es zu einer Stirkung des Subjekts
und zwar insbesondere des Subjekts X fiihrt. Rey Chow hat die vernichtendste Kritik an der — wie sie es nennt
— ,(post)strukturalistischen (signifikatorischen) Einkerkerung®[10] geliefert und ernsthaft in Frage gestellt,
dass das marginalisierte Subjekt noch immer ein geeigneter Ort fiir die Produktion von Politik ist, geschweige
denn, dass das Subjekt notwendigerweise der Politik vorausgeht. ,Differenz* produziert neue
Forschungssubjekte, die in der Folge Exklusion bis ins Unendliche multiplizieren, um Inklusion zu erreichen.
Differenz beférdert und definiert jetzt Identitit. Ein Teil der Bedenken von Chow bezieht sich darauf, dass
poststrukturalistische Bemithungen um die Eigenart des/der Anderen (1) ein universalisierendes Projekt
geworden sind und sich (2) nie von der Selbstreferenzialitit des ,Zentrums“ gelost haben, obwohl
Intersektionalitit paradoxerweise als ein Aufruf zu und eine Form von Anti-Essenzialismus verstanden
wird.[11] Chow beschreibt die Grenzen des Poststrukturalismus sehr einfach: Das Subjekt X kann
verschiedene Inhalte annehmen, aber es taucht immer wieder in der gleichen Form auf. (Wir kénnen das etwa

an der Inkludierung von Transsexualitit und Behinderung in das Konzept der Intersektionalitit ablesen.)

Cyborgs und andere Assemblagen

Die Literatur zu Intersektionalitit wird auch durch ihren Fokus auf eine Politik der Reprisentation bestimmt,
der von Judith Butlers Unbebagen der Geschlechter und Gayatri Spivaks Can the Subaltern Speak ausgeldst
wurde.[12] Selten kommt es zu einem Dialog zwischen denen, die sich mit der Bedeutung und Entwicklung
von Politiken der Reprisentation beschiftigen, und denjenigen, die von der Nicht-Reprisentierbarkeit von
,Materie an sich’ iiberzeugt sind — Donna Haraway, Elizabeth Grosz, Elizabeth Wilson, Karen Barad, Patricia
Clough, Dianne Currier, Vicky Kirby, Miriam Fraser, Luciana Parisi, um nur einige zu nennen. Diese
feministischen Natur- und Technikwissenschafterinnen haben sich aus unterschiedlichen Griinden von Fragen
der Subjektformation abgewendet und sich unter dem Einfluss von Deleuze mit Korpern beschiftigt, deren
Liminalitit ihrer Auffassung nach nicht durch intersektionale Subjektpositionen erfasst werden kann.
Stattdessen verstehen sie Korper als instabile Assemblagen, die nicht nahtlos in Identititsformationen
aufgesplittet werden kdnnen. Elizabeth Grosz kritisiert zum Beispiel die raumlichen und zeitlichen
Essenzialisierungen des Konzepts der Intersektionalitit, das sie als ,ein Modell des Stillstands [versteht], dem
es nicht gelingt, die wechselseitige Konstitution und Indeterminiertheit von verkdrperten Konfigurationen

von Gender, Sexualitit, ,Rasse’, Klasse und Nation zu erfassen“.[13

Donna Haraway ist die einflussreichste Vertreterin dieser Stromung. In der letzten Zeile ihres grundlegenden
Essays von 1985, ,Ein Manifest fiir Cyborgs“,[14] das zu den wichtigsten Texten dieser Literatur zihlt, erklirt
sie, dass sie lieber eine Cyborg als eine Gottin wire, dass sie also die postmoderne technologische Gestalt
technisch-menschlicher Hybriditit (der Kérper als eine Konstruktion aus Informationen) dem Riickgriff auf
eine rassifizierte, matriarchale Vergangenheit vorzieht. Implizit behauptet sie damit einen biniren Widerspruch

zwischen Intersektionalitit und Assemblage.

Verschiedene Theoretiker_innen kritisieren, dass Haraway die Trope der woman of color fiir die Cyborg par
excellence beniitzt. Zu diesen Kritikerinnen zihlen Chela Sandoval und Malini Johar Schueller — letztere fiihrt
das Argument ein, dass women of color als Prothese fiir den Mythos der Cyborg verwendet werden,[15] in

dhnlicher Weise wie fiir das Konzept der Intersektionalitiit, wie ich weiter oben argumentiert habe. Bisher

fehlt es aber an einer griindlichen Untersuchung der Frage, wie diese Theorien zu Materie und



Materialisierung in Hinblick auf Konzepte von Intersektionalitit eingesetzt werden kénnen. Schueller vertritt
die Auffassung, dass der Fokus auf Materie mit seiner Grundlage in den Natur- und Technikwissenschaften
durch das Begehren produziert wurde, eine Theoretisierung von ,Rasse’ zu vermeiden, und dieses Begehren
stetig reproduziert. Das ist hchstwahrscheinlich ein berechtigter Vorwurf, der aber nicht den Punkt trifft, um
den es hier geht, nimlich eine Kritik an Theorien linguistischer Performativitit, die davon ausgehen, dass es
nichts auflerhalb der Signifikation gibt. Cyborgs sollen binire Kategorien unterlaufen — den Gegensatz
zwischen Menschen und Tieren, Menschen und Maschinen, dem Physischen und dem Nicht-Physischen; eine
Cyborg befindet sich an einer Kreuzung von Menschen und Maschinen, wie Vicky Kirby, Dianne Currier und

andere dargelegt haben. Dianne Currier schreibt:

“In der Konstruktion einer Cyborg werden Technologien einem geschlossenen, nicht-technologischen
Korper hinzugefligt und kreuzen sich an irgendeinem Punkt mit ihm. [...] Da also die hybride Cyborg
in einem Prozess der bloflen Hinzuftigung aus der Verbindung von Technologie und Kérper entsteht,
lisst sie die beiden Kategorien (menschlicher) Kérper und Technologie, die diesem Prozess
vorangingen, weitgehend intakt. [...] Damit wird die Cyborg tatsichlich der biniren Logik der

Identitit eingeschrieben, obwohl Haraway genau dies vermeiden wollte.“[16]

Haraway schafft keine tatsichliche Verbindung von Mensch/Tier/Maschine; neuere Theorien zur Trennung
zwischen Natur und Kultur, etwa von Luciana Parisi, unterscheiden allerdings zwischen dem Biophysischen,

dem Biokulturellen und dem Biodigitalen.[17] Trotzdem geht es in dieser Literatur in erster Linie darum, wie

sich der K6rper materialisiert und nicht darum, was der Kérper bedeutet.

,Assemblage’ ist im Ubrigen eine ungeschickte Ubersetzung ins Englische; im Original von Deleuze und
Guattari wird nicht der franzosische Begriff assemblage verwendet, sondern agencement, ein Wort, das Design,
Layout, Organisation, Arrangement und Beziehungen bedeutet — der Schwerpunkt liegt also nicht auf dem
Inhalt, sondern auf Beziehungen, und zwar Beziehungen zwischen Mustern. John Phillips hat in einem
kiirzlich erschienenen Essay erklirt, dass agencement impliziert, dass Konzepte ihre Bedeutung aufgrund von
spezifischen Beziehungen zu anderen Konzepten gewinnen. Phillips fithrt weiter aus, dass es in erster Linie
weder um den Status quo (die Essenz) geht noch um Behauptung (die Auf8erung), sondern um
Beziehung.[18] Die franzosischen und englischen Definitionen von Assemblage hingegen beziehen sich eher
auf Sammlung, Kombination, Zusammenstellung, und das Wort wird in beiden Sprachen fiir Collagen in der
Avantgarde-Kunst verwendet. (Eine Frage, die bei diesem Ubergang von der franzésischen Theorieproduktion
in die US-amerikanische akademische Welt mitschwingt, ist die nach den produktiven Effekten dieser

[falschen’ Ubersetzung — mit ihr kann ich mich an diesem Punkt aber nicht beschiftigen.)

Es gibt zahlreiche Definitionen dessen, was Assemblagen sind; mich interessiert hier aber mehr, was
Assemblagen tun. Assemblagen sind fiir mich interessant, weil sie (1) den menschlichen Kérper als
abgeschlossenes organisches Ding dekonstruieren. Wie Haraway anmerkt, endet der Korper nicht an der Haut.
Wir hinterlassen iiberall Spuren unserer DNA, wir leben mit anderen Kérpern — Mikroben und Bakterien — in
uns, wir sind Teil von Kriften, Affekten und Energien, wir sind aus Information zusammengesetzt.
Assemblagen privilegieren (2) den Korper nicht als menschlich und sehen ihn nicht in einer Binaritit von
Mensch und Tier. Menschliche Korper werden nicht als auflergewdhnlich verstanden, und zahlreiche
Formationen von Materie kdnnen Korper sein — Kérper von Wasser, von Stidten, Institutionen usw. Materie
ist eine Akteurin. Karen Barad hat in ihrer Theorie der performativen Metaphysik dargelegt, dass Materie
nicht eine ,Sache“ ist, sondern eine Titigkeit. Insbesondere kritisiert Barad die vorherrschenden Vorstellungen
von Performativitit, die auf einer impliziten Unterscheidung zwischen der Signifikation und dem Signifikat

beruhen, da sich ihrer Auffassung nach Materie nicht nur durch Signifikation materialisiert:

“Ein performatives Verstindnis diskursiver Praktiken richtet sich gegen den reprisentationistischen

Glauben an die Macht von Worten, ihnen vorhergehende Dinge zu reprisentieren. Ein sinnvoller



Zugang zu Performativitit bedeutet nicht, alles (und insbesondere materielle Kérper) zu Worten zu
machen; im Gegenteil geht es bei Performativitit darum, die exzessive Macht der Sprache zu
bestreiten, durch die determiniert wird, was real ist. Daher steht Performativitit in ironischem
Kontrast zu dem Monismus, der Sprache als den Stoff der Realitit versteht. Performativitit kritisiert
die unhinterfragten geistigen Gewohnheiten, die der Sprache und anderen Formen der Reprisentation

mehr Macht iiber unsere Ontologien geben, als ihnen zusteht.“[19]

Barads posthumanistischer Zugang stellt die Grenzen zwischen menschlich und nicht-menschlich, zwischen
Materie und Diskurs in Frage und fragt nach den Praktiken, die diese Grenzen konstituieren, stabilisieren und
destabilisieren. Signifikation ist (3) nur ein Element von vielen, die einer Substanz Bedeutung und Vermdgen
geben. In seinem neuesten Buch 4 New Philosophy of Society: Assemblage Theory and Social Complexity
unternimmt Manuel De Landa den radikalen Versuch, ,Sprache zuletzt kommen zu lassen“[20].
Essenzialismus, der iiblicherweise als das Gegenteil von Sozialkonstruktivismus verstanden wird, findet in
diesem postpost-strukturalistischen Verstindnis einen Platz innerhalb von Signifikation und Sprache — als
Hlinguistischer Essenzialismus® in der Begrifflichkeit von De Landa und anderen. In den Worten von Karen
Barad: ,Der Sprache wurde zu viel Macht zugestanden.“[21] (Die Gefahr ihres Begriffs des agential realism
besteht allerdings darin, dass er leicht dazu fiihren kann, eine essenzialistische Wahrheit zu behaupten, die
durch Materie produziert wird.) Schliefllich werden (4) Kategorien, wie ,Rasse’, Geschlecht, Sexualitit als
Ereignisse, Titigkeiten und Begegnungen zwischen Kérpern verstanden und nicht einfach als Entititen und
Eigenschaften von Subjekten. Assemblagen entstehen auf einer ,vertikalen und horizontalen Achse in
Prozessen von Deterritorialisierung und Reterritorialisierung. In Tausend Plateaus problematisieren Deleuze
und Guattari ein Modell, das zuerst eine Konstante produziert, um dann Variationen einzufithren.
Assemblagen betonen nicht die Konstanten, sondern ,,Variationen von Variationen® und daher die
Ereignishaftigkeit von Identitit.[22] De Landa hilt daher fest, dass ,Rasse’ und Geschlecht nur dann als
Eigenschaften definiert werden kdnnen, wenn es um ,Muster wiederkehrender Verbindungen und die

Eigenschaften dieser Verbindungen[23] geht.

Intersektionalitit als Assemblage lesen

Eines der grundlegenden Beispiele von Kimberlé Crenshaw — das der Verkehrskreuzung [intersection] — situiert

Intersektionalitit als ein Ereignis. Crenshaw schreibt:

“Stellen wir eine Analogie zum Verkehr an einer Kreuzung her, der sich aus und in vier Richtungen
bewegt. Ebenso wie der Verkehr an einer Kreuzung kann Diskriminierung sich in die eine oder die
andere Richtung bewegen. Wenn ein Unfall an einer Kreuzung passiert, kann er durch Autos aus
irgendeiner Richtung oder aus allen Richtungen verursacht werden. [...] Aber es ist nicht immer
einfach, einen Unfall zu rekonstruieren. Manchmal deuten die Bremsspuren und Verletzungen darauf
hin, dass Verschiedenes zugleich passiert ist, und Bemiihungen zur Feststellung des schuldigen Fahrers
sind vergeblich. In solchen Fillen wird zumeist kein Fahrer zur Verantwortung gezogen, keine
polizeiliche Untersuchung durchgefiihrt, und die Beteiligten gehen zuriick zu ihren Autos und fahren

weiter.“[24

Crenshaw zeigt in dieser Beschreibung, dass Identifizierung ein Prozess ist und Identitit eine Begegnung, ein

Ereignis, ein Unfall.

Identititen haben viele Ursachen, viele Richtungen, sie sind liminal; Spuren sind nicht immer selbsterkldrend.
In diesem ,Werden von Intersektionalitit’ liegt die Betonung eher auf Bewegung als auf Erstarrung, darauf,
wie das Anhalten von Bewegung die Forderung nach Feststellung produziert. Durch den Unfall entsteht das

standardisierte Bediirfnis nach der Rechtsordnung: Hat ein Rechtsbruch stattgefunden? Wie kénnen



Schuldige festgestellt werden? Intersektionalitit ist also ein viel durchlissigeres Paradigma, als es aufgrund der

wissenschaftlichen Standardisierung erscheint. Die Institutionalisierung der Women’s Studies in den USA

fiihrte zur Forderung nach einem Subjekt (dem Subjekt X) und einer Methode.

Ein anderes Hauptthema von Crenshaw sind strukturelle Vorurteile in Bezug auf hiusliche Gewalt, ungleiche
Zuginge zu Unterstiitzung und Ungerechtigkeiten bei der Vertretung und Darstellung im Rechtssystem. Ich
mochte hier kurz Brian Massumis Parables for the Virtual einfithren, in denen er hiusliche Gewalt im
»Ereignisraum Heim® positioniert.[25] Das Ereignis ist fiir Massumi nicht eine abgeschlossene Handlung oder
eine Reihe von Handlungen und Aktivititen, sondern das ,Ineinanderfalten von zeitlichen Dimensionen®.[26]
Die Ineinander- und Auseinanderfaltung der Zeiten ist das Ergebnis der , Wandlung von Oberflichendistanz
in Intensitit, die auch die Wandlung der Materialitit des Kérpers in ein Ereignis ist“.[27] Zu einem Bericht

iiber das Ansteigen hiuslicher Gewalt bei Football-Endspielen in den USA schreibt Massumi:

“Wenn das Spiel am Héhepunkt seiner Intensitit in die Hiuslichkeit eintritt, stort es das empfindliche
Gleichgewicht des Haushalts. Die Beziehungsmuster der Kérper im Haushalt werden neu
problematisiert. Das Ereignis des Spiels unterbricht fiir einen Moment das Muster extrinsischer
allgemeiner Beziehungen zwischen Einschreibungen im Haushalt, wie sie durch Gender eingeschrieben
sind. Daraus entsteht ein Kampf: ein Geschlechterkampf um aufeinander prallende Kodes sozialen
Verhaltens, um Zugangsrechte zu Teilen des Heims und seinen Inhalten und um Rituale der
Dienstbarkeit. Der sozialgeschichtliche Platz des Heims wird zum Ereignisraum. Der Fernseher hebt
sich plétzlich vom Hintergrund des Mobiliars ab, dringt sich als katalytisches Teilsubjekt auf und
ordnet um sich die Kérper des Haushalts gemif3 ihrer differenziellen Potenziale, die iiblicherweise
durch das Geschlecht bestimmt werden. Fiir einen Moment ist alles offen — rund um den Fernseher
und zwischen dem Wohnzimmer und der Kiiche. In der Nihe des Fernsehers gewinnen Worte und
Gesten eine ungewohnte Intensitit. Alles kénnte passieren. Der minnliche Kérper fiihlt dieses
Potenzial und iiberfiihrt die Heterogenitit der Elemente dieser Situation in einen Reflex der
Gewaltbereitschaft. Das ,Spiel” wird bestimmt durch die bereits konstituierte Neigung des Mannes
zuzuschlagen. Das typische Beziehungsmuster manifestiert sich in der Bewegung der Hand gegen das
Gesicht. Der Schlag driickt die empirische Realitit der Situation aus: die Wiedereinsetzung der
Beherrschung des Hiuslichen durch die méinnlich dominierte Machtordnung. Das Ereignis 16st einen
Kurzschluss aus. Das Ereignis ist Riickeroberung. Der Ereignisraum des Heims ist wieder der Platz,
der er war: ein Container asymmetrischer Beziehungen zwischen Bedingungen, die bereits durch

Gender bestimmt sind. Zuriickgefaltet in die Domestizierung. Kodiert als Zugehérigkeit, nicht als
Werden.“[28]

Was zeigt sich hier? Zunichst eine Intensivierung der Bezichung des Kérpers zu sich selbst (eine Definition
von Affekt), die nicht nur durch die Bedeutung des Football-Endspiels produziert wird, sondern durch die
korperliche Kraft und Energie, die dieser Signifikanz innewohnt (man beachte den Unterschied zwischen
Signifikation und Signifikanz). Zweitens ein Fokus auf Beziehungsmuster — nicht auf die Einheiten selbst,
sondern auf die Muster, die diese zueinander in Relation setzen. Nicht Assemblage, sondern Agencement.
Drittens die Kérper des Haushalts: der Fernseher als ein Akteur, ein Actant (Bruno Latour), als eine Materie
mit der Kraft zu determinieren, wer sich wo, wie und wann bewegt. Der Fernscher ist ein affektiver Leiter: ,In
der Nihe des Fernsehers gewinnen Worte und Gesten eine ungewohnte Intensitit.“ Viertens: ,Alles konnte
passieren. Ein Werden. Eine Deterritorialisierung. Fiinftens intersektionale Identitit: Das Minnliche ist
immer schon ideologisch als gewaltbereiter kodiert — eine Schlieflung des Werdens. SchliefSlich: der Schlag:

die Hand gegen das Gesicht. Reterritorialisierung. Massumi schreibt:

“Es geht hier nicht um die Diskussion, ob es einen empirisch nachweisbaren Zusammenhang zwischen
Profisport und Gewalt gegen Frauen gibt. Das Ausmaf verbaler Aggression, das allein durch die

Behauptung eines solchen Zusammenhangs ausgeldst wird, reicht aus, um den theoretischen Punkt zu



kliren, der sich hier stellt: dass Massenmedien nicht in erster Linie Bildinhalte vermitteln, sondern

Ereignispotenzial.“[29]

Diese Massumi-Lektiire ist also keine Textanalyse zur Frage, ob der Konsum von gewalttitigen
Fernsehsendungen Gewalt oder gewalttitige Subjekte produziert. Dies ist keine Theorie der Identifikation von
Zuschauer_innen mit Inhalten von Massenmedien, sondern eine Theorie affektiver Intensivierung: das
Aufeinandertreffen von Technologie — gutes, altes Fernsehen, es ist nicht nétig, stindig auf das Internet zu
rekurrieren —, Korpern, Materie, molekularen Bewegungen, Energietibertragungen. Massumi unterstellt, dass
die Bezichung von Positionalitit zu Affekt, Gefithlen und Empfindungen letztendlich arbitrir ist. Daher
unterminiert eine Politik des Affekts scheinbar unvereinbare Subjektpositionen. Im Unterschied zu Crenshaw
geht es hier nicht darum, ob ein Verbrechen stattfindet, nicht darum, Schuldige festzustellen, sondern um die
Frage, welche affektiven Bedingungen zur Entfaltung eines Ereignisraums fihren. In den grundlegendsten
feministischen Begriftlichkeiten kénnen wir Massumis Interesse an diesem Ablauf als einen anderen Zugang

zu der Frage verstehen, wie hidusliche Gewalt ausgeldst wird und wie wir sie verhindern koénnen.

Disziplin und Kontrolle

Offensichtlich ldsst sich iiber eine derartige Fallstudie noch viel mehr sagen, und es ist sicherlich richtig, dass
sich die Assemblage-Theoretiker_innen (mit Ausnahme von Arun Saldanha) kaum mit ,Rasse’ beschiftigen.
Doch dieser Essay versucht nur, die Richtung von Fluchtlinien anzuzeigen, denen er nicht vollstindig
nachgehen kann. Meine eigenen Uberlegungen zu den Grenzen der intersektionalen Theorie gehen weit iiber
eine Rekonstruktion ihres spezifischen Kontexts hinaus (und Massad denkt auch in diese Richtung — es geht
nicht nur um epistemologische Inkongruenz, sondern insbesondere um ontologische Irreduzibilitit[30]). In

Terrorist Assemblages habe ich geschrieben:

“Unabhingig davon, wie intersektional unsere Modelle der Subjektivitit sind und wie gut sie an lokale
Politiken von Raum, Ort und Maf3stab angepasst sind, kénnen uns diese Formulierungen — die
Feinabstimmungen von Intersektionalitit, die stets gefordert werden — doch einschrinken, wenn wir
das Primat und die Singularitit des disziplinierten Subjekts und seiner identitiren Anrufung als
gegeben annehmen.“[31]

Mein Interesse daran, die Vorherrschaft des Subjektstatus zu hinterfragen, wird durch die Begrenzungen
poststrukturalistischer Kritik angetrieben, die Rey Chow betont: durch Bedenken in Bezug auf die Trennung
zwischen Natur und Kultur und Fragen von Sprache und Materialitit, die natur- und technikwissenschaftliche
Feministinnen aufgezeigt haben, durch Uberlegungen der Assemblage-Theoretiker_innen zu Macht und
Affekt, und schliefflich dadurch, dass ich all dies zu Diskussionen iiber Disziplin- und Kontrollgesellschaften
in Bezug setze, die auf dem Werk von Foucault und den weiteren Uberlegungen von Deleuze aufbauen. In
seinen Vorlesungen aus den Jahren 1977/78 unterscheidet Foucault zwischen disziplinierenden Mechanismen
und Sicherheitsapparaten, die Deleuze spiter ,Kontrollgesellschaften nennen wird. Zur disziplinierenden
Organisation von Multiplizitit schreibt Foucault: ,Die Disziplin ist ein Modus der Individualisierung von
Mannigfaltigkeiten und nicht etwas, das, von zunichst individuell bearbeiteten Individuen aus, anschlieflend

eine Art Gefiige aus vielfiltigen Elementen konstruieren wiirde.“[32

Viele Bezichungen zwischen Disziplin (Exklusion und Inklusion) und Kontrolle (Anpassung und
Optimierung) wurden in letzter Zeit beschrieben — (1) als verschiedene, sich iiberschneidende, aber
fortschreitende Stufen von Marktkapitalismus und Gouvernementalitit, (2) als ko-existente Modelle und
Formen der Ausiibung von Macht, (3) indem Kontrolle als ein Effekt disziplinierender Apparate verstanden

wird, Kontrolle also den Inbegriff einer diszipliniren Gesellschaft par excellence darstellt (da disziplinierende

Machtformen ihre eigentlichen Orte iiberschreiten, um sich iiberall zu reproduzieren), und schliefSlich, wie



von Foucault in obigem Zitat, indem disziplinire Rahmenbedingungen als Reaktion auf Kontrolle verstanden
werden. Als vorsichtige Frage und Behauptung méchte ich hier vorschlagen, intersektionale Kritik als eine
Intervention in legale und kapitalistische Strukturen zu verstehen, die die Fixierung von Subjekten mit legalen
Rechten nétig macht und die diszipliniren Anforderungen an eine solche Art der Subjektformierung
reproduziert. In ihrer Antwort auf die Publikation This Bridge Called My Back/33] stellte Norma Alarcon
bereits 1984 mit groflem Vorausblick die Frage: ,Werden wir aus der ganzen Welt ein Subjekt machen?“[34]
In dieser produktiven Sackgasse finden wir nun folgenden Widerspruch: Einerseits hat die Heuristik der
Intersektionalitit zu einer Fiille von Arbeiten zu women of color gefiihrt, andererseits wurden dadurch weifle
Feministinnen dieser Aufgabe enthoben und konnten Gender- und sexuelle Differenz als grundlegend und
primir wieder einfiihren. Andererseits lisst sich auch eine poststrukturalistische Ermiidung in Bezug auf das
Subjekt selbst beobachten.

Wird daher die Assemblage vernachlissigt, um intersektionale identitire Strukturen zu erhalten, dann werden
die Formen iibersehen, in denen Kontrollgesellschaften Kérper begreifen und produzieren — als Information,
als Materie, die nicht oder nicht in erster Linie als Signifikation funktioniert, als Anpassung von Fihigkeiten,
als Dividuen in Bevolkerungen mit einer Reihe von Schaltpunkten (die nicht auf die Anrufung im Sinne von
Althusser beschrinkt sind). Und es werden auch die Formen iibersehen, wie Kontrollgesellschaften Kérper
tiberwachen, nicht nur tiber Identititspositionen, sondern auch durch affektive Tendenzen und statistische
Wahrscheinlichkeiten. Ein Verstindnis von Intersektionalitit als archaisches Relikt der Identititspolitik wird
allerdings selbst Teil der Fantasie, dass eine unendliche Inklusion von mit Vermdgen ausgestatteten Korpern
moglich ist, wobei véllig vernachlissigt wird, dass Disziplin und Strafe fiir einige Korper noch immer der
primire Modus des Machtapparats sein konnten — fiir statistische Ausreifler oder diejenigen, die ein frither
Tod erwartet, oder diejenigen, die frither als nutzlose oder tiberfliissige Kérper bezeichnet wurden.
Intersektionalitit und Assemblagen beziehen sich auf unterschiedliche konzeptuelle Probleme:
Intersektionalitit versucht, politische Institutionen und deren Formen sozialer Normativitit und disziplinirer
Administration zu verstehen, wihrend es Assemblagen darum geht, Politik wieder in das Politische zu
iberfithren und danach zu fragen, was vor und nach dem ist, was gerade etabliert ist. Fiir mich ist es einer der
wichtigsten Vorteile des Nachdenkens iiber die verschlungenen Beziehungen zwischen Intersektionalitit und
Assemblagen, dass wir daraus Landkarten der bisher nicht vollstindig verstandenen Beziehungen zwischen

Disziplin und Kontrolle entwickeln kénnen.

Um schliefflich zum Titel meines Artikels zuriickzukehren und zu dem Gegensatz, den Haraway
(ungliicklicherweise, aber doch auch mit Vorausblick) behauptet: Wire ich wirklich lieber eine Cyborg als eine
Gottin? Die Cyborg sieht die Zukunft als teleologisch durch Technologien (Kultur) determiniert, wodurch
nicht nur Kultur tiberdeterminiert wird, sondern unseren gegenwirtigen Technologien ein Ausnahmestatus
zuerkannt wird. Die Géttin (Natur) ist eingebettet in den rassifizierten matriarchalen Mythos feministischer
Riickeroberungsnarrative. Die Cyborg klingt heutzutage sicherlich sexier als die Géttin. Aber warum sollte
man Cyborg und Géttin voneinander trennen, wenn es doch sicherlich Cyborg-Géttinnen unter uns gibt.

Hier ist eine intersektionale Assemblage im Entstehen, die ich tatsichlich schitzen wiirde.

[11] Puar, Jasbir K.: Terrorist Assemblages: Homonationalism in Queer Times, Durham 2007.



[2] Crenshaw, Kimberlé: ,Demarginalizing the Intersection of Race and Sex: A Black Feminist Critique of

Antidiscrimination Doctrine, Feminist Theory and Antiracist Politics®, in: The University of Chicago Legal

Forum Volume: Feminism in the Law: Theory, Practice and Criticism, 1989, S. 139-167.

[3] Crenshaw, Kimberlé: ,Mapping the Margins: Intersectionality, Identity Politics, and Violence against
Women of Color*, in: Stanford Law Review, 1991, Nr. 6, S. 1241-1299.

[4] Ebd., S. 1243.
[5] Lorde, Audre: ,Age, Race, Class, and Sex: Women Redefining Difference®, in: Dies.: Sister Outsider.
Essays and Speeches, Berkeley 1984, S. 114-123.

[6] Vgl. Schueller, Malini Johar: ,,Analogy and (White) Feminist Theory: Thinking Race and the Color of the
Cyborg Body*, Signs. Journal of Women and Society, 2005, Nr. 1, S. 63-92.

[7] Brah, Avtar und Phoenix, Ann: ,Ain’t I A Woman: Revisiting Intersectionality®, in: Journal of
International Women’s Studies, 2004, Nr. 3, S. 75-86, hier S. 76.

[8] Yuval-Davis, Nira: ,Intersektionalitit und feministische Politik®, in: Feministische Studien, 2009, Nr. 1, S.
51-66, hier S. 64f.

[9] Vgl. Kaplan, Caren und Grewal, Inderpal: Scattered Hegemonies: Postmodernity and Transnational

Feminist Practices, Minneapolis 1994.

[10] Chow, Rey: The Age of the World Target, Durham 2006, S. 53.
[11] Vgl. Brah: ,Ain’t I A Woman®, in: Journal of International Women’s Studies, a.a.0., S. 76.

[12] Vgl. Butler, Judith: Das Unbebagen der Geschlechter, iibers. von Karin Wordemann, Frankfurt/M. 1991;
Spivak, Gayatri C.: Can the Subaltern Speak. Postkolonialitiit und subalterne Artikulation, ibers. von Alexander

Joskowicz und Stefan Nowotny, eingel. von Hito Steyerl, Wien 2007.

[13] Grosz, Elisabeth: Volatile Bodies, Bloomington 1994.

[14] Haraway, Donna: ,Ein Manifest fur Cyborgs. Feminismus im Streit mit den Technowissenschaften®,
tibers. von Fred Wolf, in: Dies.: Die Neuerfindung der Natur. Primaten, Cyborgs und Frauen, Frankfurt/M.,

New York 1995, S. 33-72.

[15] Vgl. Sandoval, Chela: Methodology of the Oppressed, Minneapolis 2000; und Schueller: ,Analogy and
(White) Feminist Theory*, in: Signs, a.a.0.

[16] Currier, Dianne: ,Feminist Technological Futures: Deleuze and body/technology assemblages®, in:
Feminist Theory, 2003, Nr. 3, S. 321-338, hier S. 323.

[17] Vgl. Parisi, Luciana: Abstract Sex: Philosophy, Technology, and Mutations of Desire, London, New York
2004, S. 12

[18] Vgl. Phillips, John: ,Agencement/Assemblage®, in: Theory Culture & Society, 2006, Nr. 2-3, S. 108-109.

[19] Barad, Karen: ,,Posthumanist Performativity: Toward an Understanding of How Matter Comes to
Matter®, in: Signs. Journal of Women and Society, 2003, Nr. 3, S. 801-832, hier S. 802.

10



[20] De Landa, Manuel: A New Philosophy of Society: Assemblage Theory and Social Complexity, London 2006, S.
16.

[21] Barad: ,Posthumanist Performativity®, in: Signs, a.a.0., S. 801.

[22] Deleuze, Gilles und Guattari, Félix: Tausend Plateaus. Kapitalismus und Schizophrenie 2, iibers. von
Gabriele Ricke und Ronald Voullie, Berlin 1992.

[23] De Landa: 4 New Philosophy of Society, a.a.0., S. 56.

[24] Crenshaw: ,Demarginalizing the Intersection of Race and Sex*, in: The University of Chicago Legal Forum,
2.2.0, S. 149.

[25] Massumi, Brian: Parables for the Virtual. Movement, Affect, Sensation, Durham 2002.

[26] Ebd., S. 15.

[27] Ebd,, S. 14.

[28] Ebd., S. 80-81.

[29] Ebd., S. 269, Anm. 5.

[30] Vgl. Massad, Joseph: ,How Not to Study Gender in the Arab World“, Lecture at Oberlin College,
October 2009.

[31] Puar: Terrorist Assemblages, a.2.0., S. 206.

[32] Foucault, Michel: Geschichte der Gouvernementalitit I: Sicherbeit, Territorium, Bevélkerung. Vorlesung am
Collége de France 1977-1978, iibers. von Claudia Brede-Konersmann und Jurgen Schroder, hrsg. von Michel
Sennelart, Frankfurt/M. 2004, S. 28.

[33] Moraga, Cherrie und Anzaldua, Gloria: This Bridge Called My Back: Writings By Radical Women of Color,
New York 1984.

[34] Alarcon, Norma: , The Theoretical Subject(s) of ,This Bridge Called My Back’ and Anglo-American
Feminism®, in: Anzaldua, Gloria (Hg.): Making Face, Making Soul/Hacienda Caras: Creative and Critical
Perspectives by Feminists of Color, San Francisco 1990, S. 356-369, hier S. 361.

11



	“Ich wäre lieber eine Cyborg als eine Göttin.“
	Intersektionalität, Assemblage und Affektpolitik
	Jasbir Puar
	Jasbir Puar
	Jasbir Puar
	Übersetzt von Monika Mokre





